
DECONSTRUCTING EUROCENTRIC PHILOSOPHY: ABRAHAM (IBRAHIM) AS THE PIONEER OF 

RATIONAL MONOTHEISM AND THE FIRST COSMOLOGICAL PHILOSOPHER 

Dr. Bahori Ahoen ME., MH. 

Universitas Tazkia, Indonesia 

Abstract 

The established historiography of philosophy predominantly attributes the genesis of rational thought 

to ancient Greece, positioning Ionian figures such as Thales and Socrates as the undisputed founding 

fathers of intellectual inquiry around 600 BCE. This entrenched Eurocentric paradigm, however, 

systematically overlooks the profound epistemological and cosmological reasoning documented in 

ancient Near Eastern traditions. This qualitative study challenges the conventional historical timeline by 

proposing Prophet Abraham (circa 2000 BCE) not merely as a patriarchal figure of faith, but as the 

earliest known cosmological philosopher. Utilizing a multidisciplinary approach that synthesizes 

theological hermeneutics of the Quran, Torah, and classical literature with the historical-archaeological 

analysis of Mesopotamian artifacts, this research investigates Abraham's cognitive methodology. The 

analysis reveals that Abraham employed rigorous inductive and deductive logic—specifically through 

the observation of celestial phenomena—to philosophically deconstruct the dominant astral theology of 

his time and establish a rational foundation for Monotheism (Tauhid). By reframing Abraham's spiritual 

journey as a sophisticated epistemological method utilizing reductio ad absurdum and the early 

cosmological argument, this study breaks new ground in redefining the geographical and chronological 

origins of philosophy. Furthermore, it shifts the global perspective on Islamic theology, demonstrating 

that its roots are fundamentally embedded in empirical observation and profound rationality rather 

than mere dogmatic adherence. 

Keywords: Abrahamic Philosophy, Epistemology, Rational Monotheism, Islamic Philosophy, History of 

Philosophy, Cosmology, Eurocentrism. 

BAB I. PENDAHULUAN 

1.1. Latar Belakang Masalah 

Sejarah perkembangan pemikiran dan rasionalitas manusia selama berabad-abad telah dikonstruksi dan 

didominasi oleh sebuah narasi tunggal yang sangat mapan: bahwa filsafat lahir di buaian peradaban 

Yunani Kuno. Diskursus akademis global secara aklamasi menempatkan tokoh-tokoh dari Ionia, seperti 

Thales dari Miletus (sekitar 600 SM), sebagai "Bapak Filsafat Barat". Thales dianugerahi gelar ini karena 

ia dianggap sebagai pemikir pertama dalam sejarah umat manusia yang berhasil melakukan transisi 

epistemologis dari penjelasan alam semesta yang bersifat mitologis (mythos) menuju rasionalitas 

alamiah (logos) (Copleston, 1993, hlm. 29). Paradigma Eurosentris ini secara sistematis membangun 

garis demarkasi yang tegas dan hierarkis antara filsafat—yang direpresentasikan oleh tradisi Helenistik 

sebagai puncak pencapaian akal budi—dengan agama, khususnya tradisi Timur Dekat, yang sering 

direduksi semata-mata sebagai dogma tanpa penalaran rasional yang memadai (Adamson, 2015). 

Cara pandang dikotomis yang telah mengakar dalam literatur akademis Barat ini melahirkan 



ketimpangan historis yang mendalam. Tradisi agama-agama Abrahamik, khususnya Islam dan teks suci 

Al-Qur'an, kerap dilabeli oleh kerangka orientalis klasik sebagai sistem kepercayaan statis yang 

menuntut kepatuhan buta (dogmatis) dan berada dalam posisi antitesis terhadap kebebasan akal budi. 

Padahal, jika parameter esensial dari aktivitas berfilsafat adalah pencarian Kebenaran Hakiki (Al-Haqq) 

melalui observasi empiris, deduksi logis, dan dekonstruksi terhadap ilusi atau keyakinan palsu, maka 

kronologi sejarah filsafat dunia mendesak untuk ditinjau ulang dan ditulis kembali. 

Sekitar 1.400 tahun sebelum Thales merumuskan postulat bahwa "air" adalah elemen dasar alam 

semesta, sejarah telah mencatat kemunculan seorang tokoh revolusioner di jantung peradaban 

Mesopotamia (sekitar 2000 SM), yakni Ibrahim (Abraham). Di tengah hegemoni imperium Ur dan 

Babilonia yang bertumpu pada teologi astral—yakni penyembahan mutlak terhadap benda-benda langit 

dan kekuatan kosmik—Ibrahim hadir bukan sekadar membawa klaim kenabian secara dogmatis, 

melainkan menawarkan metodologi kognitif yang melampaui zamannya. Teks sakral 

mendokumentasikan observasi astronomisnya terhadap fase terbit dan tenggelamnya bintang, bulan, 

dan matahari. Dalam proses ini, ia secara presisi menerapkan logika induktif-deduktif untuk 

menyimpulkan bahwa entitas fana yang tunduk pada hukum pergerakan, ruang, dan waktu tidak 

mungkin memegang hierarki sebagai Kausa Prima (The First Cause). 

Meskipun literatur tafsir Islam klasik dan tradisi intelektual Yahudi telah lama mengakui kapasitas kritis 

Ibrahim (Maimonides, 1963), historiografi filsafat Barat modern secara sistematis mengeksklusi 

pencapaian intelektual ini dari garis waktu (timeline) kelahiran filsafat. Penelitian-penelitian 

sebelumnya mengenai sosok Ibrahim sering kali terjebak pada pendekatan teologis an sich, memisahkan 

analisis teks Al-Qur'an dari konteks arkeologis dan historis peradaban Mesopotamia kuno. 

Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi kesenjangan akademis (research gap) tersebut 

dengan menyintesiskan bukti ekskavasi di kota Ur (Woolley, 1938) dengan eksegesis komparatif Al-

Qur'an. Sintesis multidisipliner ini bertujuan untuk membuktikan bahwa Ibrahim telah mempraktikkan 

filsafat kosmologis dan epistemologi sistematis 1.400 tahun mendahului peradaban Ionia. Temuan dari 

studi ini merupakan sebuah urgensi akademis yang bertujuan mendekonstruksi bias Eurosentrisme 

dalam genealogi filsafat, sekaligus mereposisi postulat teologi Islam: bahwa tauhid tidak dibangun di 

atas dogma yang dipaksakan, melainkan merupakan puncak capaian dari observasi empiris dan 

kebebasan berpikir manusia. 

1.2. Rumusan Masalah 

Untuk membedah kesenjangan historis dan filosofis tersebut, penelitian ini merumuskan tiga 

pertanyaan utama: 

1. Bagaimana metode observasi empiris dan logika deduktif yang digunakan oleh Ibrahim dapat 

diklasifikasikan sebagai metodologi filsafat yang sah, yang mendahului dan melampaui paradigma 

filsafat pra-Socrates? 

2. Bagaimana Ibrahim secara sistematis mendekonstruksi hegemoni teologi astral di Mesopotamia 

(2000 SM) menggunakan argumen kosmologis dan instrumen dialektika reductio ad absurdum? 

3. Apa implikasi teoretis dan historis dari pengakuan Ibrahim sebagai filsuf tertua terhadap reposisi 

Islam dan teks suci Al-Qur'an dalam lanskap sejarah pemikiran rasional global? 

1.3. Tujuan dan Signifikansi Penelitian 



Penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi asal-usul filsafat dengan menempatkan Ibrahim sebagai 

pionir metodologi rasional. Secara teoretis, signifikansi penelitian ini terletak pada kemampuannya 

memberikan kerangka epistemologis baru yang menjembatani ilmu arkeologi, sejarah filsafat, dan 

teologi lintas agama. Secara praktis, riset ini memberikan instrumen bagi para akademisi studi Islam 

untuk mematahkan narasi orientalis yang meminggirkan peran rasionalitas dalam pembentukan awal 

agama-agama monoteistik. 

BAB II. TINJAUAN PUSTAKA DAN KERANGKA TEORI 

2.1. Hegemoni Eurosentrisme dalam Historiografi Filsafat 

Literatur sejarah filsafat arus utama secara konsisten menetapkan abad ke-6 SM di Yunani Kuno sebagai 

titik mula kebangkitan rasionalitas umat manusia. Narasi standar ini, sebagaimana diamini oleh 

sejarawan filsafat seperti Copleston (1993, hlm. 30), mengklaim bahwa keajaiban peradaban (the Greek 

miracle) terjadi ketika manusia pertama kali mempertanyakan alam semesta menggunakan akal, bukan 

mitos dewa-dewi. Namun, Gutas (1998) memberikan kritik tajam bahwa apa yang disebut sebagai 

pencapaian rasional Yunani sering kali merupakan hasil asimilasi dan sekularisasi dari pengetahuan 

matematika, astronomi, dan kebijaksanaan yang telah lebih dulu mapan pada peradaban bangsa 

Sumeria dan Babilonia di Timur Dekat. Jika epistemologi diukur secara objektif dari kapasitas manusia 

menggunakan observasi (empirisme) untuk menemukan kebenaran (ontologi), maka aktivitas 

kefilsafatan ini tidaklah eksklusif milik tradisi Helenistik. Penelitian ini mendudukkan standar filsafat 

pada substansi metodologisnya—yakni proses rasionalisasi kosmos dan pencarian Kausa Prima—yang 

telah dieksekusi secara sistematis di peradaban Mesopotamia jauh sebelum filsafat Ionia lahir (Kramer, 

1956, hlm. 45). 

2.2. Teologi Astral Mesopotamia sebagai Konteks Sosio-Historis 

Pemahaman yang utuh atas pencapaian kognitif Ibrahim menuntut rekonstruksi mendalam atas konteks 

sosiopolitik tempat ia lahir dan berdialektika. Penggalian arkeologis yang monumental oleh Sir Leonard 

Woolley (1938) di kota Ur (sekarang berada di wilayah Tell el-Muqayyar, Irak) menyingkap eksistensi 

peradaban yang sangat maju, namun diikat oleh sistem teologi astral yang rigid. Masyarakat Sumeria 

dan Akkadia tidak melihat benda langit semata-mata sebagai materi fisik, melainkan sebagai 

personifikasi dewa-dewa penentu nasib jagat raya: Nanna atau Sin (Dewa Bulan) yang menjadi dewa 

patron kota Ur, Shamash (Dewa Matahari dan Keadilan), serta Ishtar (Dewi Venus, representasi 

kesuburan dan peperangan) (Black & Green, 1992). Dalam konteks dominasi struktural bangunan 

Ziggurat sebagai pusat kultus astral ini, penolakan Ibrahim terhadap penyembahan benda-benda langit 

bukanlah sebuah pergulatan batin yang pasif dan ahistoris. Sebaliknya, hal tersebut merupakan sebuah 

kritik epistemologis yang terstruktur dan subversi ideologis terhadap "kebenaran negara" yang menjadi 

fondasi stabilitas politik peradaban saat itu (Van De Mieroop, 2015). 

2.3. Epistemologi Observasional dan Argumen Kosmologis 

Kerangka teori sentral dalam penelitian ini berpijak pada Argumen Kosmologis (The Cosmological 

Argument). Dalam literatur Barat, argumen ini kerap dinisbatkan pada Aristoteles melalui konsep 

Unmoved Mover (Penggerak yang Tak Bergerak), yang kemudian disempurnakan dalam tradisi filsafat 

Islam oleh Ibnu Sina melalui postulat Wajib al-Wujud (Eksistensi Niscaya) (Fakhry, 2004). Namun, 



penelitian ini secara radikal menarik mundur garis genealogi teori tersebut melintasi dua milenium ke 

belakang menuju era Ibrahim. Fakhr al-Din al-Razi (2000), dalam adikaryanya Tafsir al-Kabir, 

membedah secara ketat hukum kausalitas ini. Al-Razi membuktikan secara logis bagaimana Ibrahim 

merumuskan silogisme fundamental: alam semesta (yang direpresentasikan oleh benda langit) selalu 

mengalami transiensi (perubahan, terbit, dan tenggelam/ afala). Sesuatu yang berubah pasti digerakkan 

oleh entitas lain dan karenanya tidak memiliki keabadian. Dari premis fisis ini, Ibrahim menarik 

kesimpulan metafisis bahwa Tuhan yang absolut tidak mungkin tunduk pada hukum alam yang fana. 

2.4. Sintesis Rasionalitas dalam Tradisi Abrahamik 

Hipotesis Ibrahim sebagai pionir rasionalitas dan filsuf tertua bukanlah klaim apologetik sepihak dari 

tradisi Islam. Kerangka teori ini memperoleh validasi komprehensif melalui konsensus lintas tradisi 

monoteistik. Dalam literatur Yudaisme, filsuf Moses Maimonides (1963) melalui The Guide for the 

Perplexed secara eksplisit melukiskan Abraham sebagai sosok pemikir otonom yang kemampuan 

akalnya menuntunnya pada monoteisme radikal, jauh sebelum ia diangkat menjadi nabi atau menerima 

wahyu. Hal serupa dijumpai dalam tradisi teologi Kristen, di mana rasionalitas historis Abraham kerap 

dielaborasi sebagai fondasi ontologis akal budi (natural reason) yang mendahului penerimaan iman 

(Levenson, 2012). Lebih lanjut, akar ontologis ketiga agama Abrahamik ini bersinggungan secara 

fundamental pada figur historis dan kapasitas intelektual Abraham (Peters, 2003). Pertemuan 

pandangan (cross-religious synthesis) ini memberikan justifikasi akademis yang kokoh bahwa rekam 

jejak kognitif Ibrahim adalah warisan rasionalitas universal umat manusia, yang mengungguli sekat-

sekat dogmatis agama.



BAB III. METODOLOGI PENELITIAN 

3.1. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini dirancang menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma multidisipliner yang 

secara komprehensif mengintegrasikan empat disiplin ilmu utama: Filsafat (khususnya Epistemologi 

dan Logika), Sejarah Kuno Timur Dekat, Arkeologi Mesopotamia, dan Teologi Komparatif 

(Hermeneutika Teks Sakral). Jenis penelitian ini berakar pada Penelitian Kepustakaan (Library 

Research) yang secara metodologis diperluas melalui Analisis Sejarah Komparatif (Comparative 

Historical Analysis). Pilihan metodologis ini didasarkan pada urgensi teoretis untuk membongkar narasi 

Eurosentrisme dalam genealogi filsafat. Pembongkaran tersebut tidak dapat dilakukan semata-mata 

melalui perdebatan teologis, melainkan harus dengan cara memperhadapkan teks-teks sakral (Al-

Qur'an dan literatur Abrahamik lainnya) dengan bukti material atau artefak arkeologis dari era 

milenium kedua Sebelum Masehi. 

3.2. Sumber Data Primer dan Sekunder 

Validitas dan reliabilitas temuan dalam studi ini bersandar pada triangulasi data yang diekstraksi dari 

sumber-sumber otoritatif lintas disiplin: 

1. Sumber Data Primer: Data primer dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori ontologis. 

Pertama, dokumentasi teks suci, khususnya Al-Qur’an (melalui analisis linguistik dan logika pada 

QS. Al-An'am: 76-79 dan QS. Al-Baqarah: 258), serta literatur klasik otoritatif seperti The Guide for 

the Perplexed karya Maimonides (1963) yang merekam jejak rasionalitas Abraham dalam tradisi 

Yahudi. Kedua, data epigrafis dan historis-material dari laporan ekskavasi kota Ur di Mesopotamia 

(pusat peradaban Sumeria dan Akkadia) sekitar tahun 2000 SM. Rujukan utama untuk material ini 

adalah temuan Sir Leonard Woolley (1938) mengenai kompleks Ziggurat yang didedikasikan untuk 

kultus teologi astral. 

2. Sumber Data Sekunder: Meliputi literatur akademik internasional bereputasi tinggi yang 

mengkaji sejarah historiografi filsafat Yunani (Copleston, 1993; Adamson, 2015), sejarah 

sosiopolitik peradaban Mesopotamia kuno (Van De Mieroop, 2015; Black & Green, 1992), serta 

literatur tafsir filosofis yang membedah epistemologi Al-Qur'an (Al-Razi, 2000; Rahman, 1989). 

3.3. Metode Pengumpulan dan Analisis Data 

Pengumpulan data dieksekusi melalui metode Heuristik Historis dan Eksegesis. Untuk memastikan 

temuan memiliki daya dobrak akademis (novelty) dan terhindar dari bias apologetik keagamaan, data 

dianalisis melalui tiga tahapan struktural yang ketat: 

1. Analisis Hermeneutika Lintas-Teks (Cross-Textual Hermeneutics): Metode ini digunakan 

untuk membongkar makna filosofis di balik narasi observasi astronomis Ibrahim. Teks suci tidak 

dibaca secara harfiah sebagai kepolosan spiritual seorang pencari Tuhan, melainkan diekstraksi 

kerangka logikanya (induktif-deduktif) sebagai dokumentasi metode empirisme yang sistematis. 

2. Analisis Epistemologis (Dekonstruksi Silogisme): Tahap ini membedah struktur argumentasi 

rasional Ibrahim saat ia berhadapan dengan fenomena alam maupun saat berdialektika dengan 

otoritas tiran (Raja Namrud). Tujuannya adalah untuk mengidentifikasi penggunaan teknik 

reductio ad absurdum dan formulasi awal Argumen Kosmologis secara formal. 

3. Analisis Sejarah Komparatif (Comparative Historical Analysis): Tahap akhir ini membenturkan 



(juxtapose) kronologi historis dan capaian ontologis Ibrahim di Mesopotamia (sekitar 2000 SM) 

dengan para filsuf pra-Socrates dari Ionia (sekitar 600 SM). Analisis ini bertujuan untuk 

menetapkan ulang batas demarkasi sejarah filsafat manusia secara objektif. 

BAB IV. HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1. Konteks Teologi Astral Mesopotamia dan Dekonstruksi Ziggurat 

Memahami signifikansi dan bobot intelektual tindakan Ibrahim mengharuskan kita untuk 

merekonstruksi secara presisi realitas sosiopolitik dan sistem kepercayaan kota Ur di Mesopotamia 

pada awal milenium kedua Sebelum Masehi. Laporan arkeologis secara definitif mengonfirmasi bahwa 

masyarakat Sumeria dan Akkadia bukan sekadar peradaban agraris yang primitif, melainkan penganut 

sistem teologi negara yang dikonstruksi secara sangat terstruktur dan "saintifik" pada zamannya: 

Teologi Astral. 

Masyarakat Mesopotamia meyakini adanya kausalitas kosmik absolut, di mana nasib bumi, pergantian 

musim, hingga kekuasaan politik ditentukan sepenuhnya oleh pergerakan benda-benda langit. Pusat 

dari hegemoni ideologi ini termanifestasi dalam bentuk arsitektur monumental: kuil-kuil observatorium 

raksasa bertingkat yang disebut Ziggurat . Hierarki kekuasaan kosmik tertinggi dipegang oleh trinitas 

astral: Sin atau Nanna (Dewa Bulan) yang berstatus sebagai pelindung absolut kota Ur, didampingi oleh 

Shamash (Dewa Matahari yang merangkap sebagai dewa keadilan dan hukum), serta Ishtar (Dewi 

Bintang Venus yang merepresentasikan kesuburan dan otoritas perang) (Black & Green, 1992; Woolley, 

1938). 

Dalam konteks temuan arkeologis ini, postulat Ibrahim bukanlah sebuah kontemplasi ruang hampa atau 

renungan seorang petapa yang terisolasi. Ketika ia berdiri mengamati bintang, bulan, dan matahari, 

Ibrahim sesungguhnya sedang melakukan dekonstruksi ideologis secara frontal terhadap "Tuhan-Tuhan 

Negara" yang direpresentasikan oleh puncak Ziggurat. Ia menantang supremasi teologi astral bukan 

semata-mata dengan doktrin wahyu otoritatif yang diturunkan dari langit, melainkan menggunakan 

instrumen metodologis yang sama sekali baru dan subversif di era tersebut: rasionalitas empiris dan 

kebebasan akal budi. 

4.2. Epistemologi Observasional: Analisis Logika Induktif-Deduktif dalam QS. Al-An'am: 76-79 

Dalam literatur tradisional, catatan Al-Qur'an pada QS. Al-An'am: 76-79 sering kali direduksi maknanya 

sekadar sebagai narasi pencarian jati diri yang melankolis. Namun, tinjauan epistemologis yang 

bersandar pada Tafsir al-Kabir karya sang teolog-filsuf Fakhr al-Din al-Razi (2000) mendudukkan ayat-

ayat ini sebagai salah satu manuskrip tertulis tertua yang mendokumentasikan metode eksperimen 

saintifik dan rasionalisasi teologis umat manusia. Proses kognitif Ibrahim dapat diurai ke dalam tahapan 

penalaran filosofis berikut: 

● Fase Observasi dan Formulasi Hipotesis (Ayat 76-78): Ibrahim secara berurutan dan hierarkis 

mengamati entitas astral yang disembah kaumnya: Bintang (kaukabān merepresentasikan Ishtar), 

Bulan (qamaran merepresentasikan Sin), dan Matahari (syamsan merepresentasikan Shamash). Di 

setiap tahap observasi empiris tersebut, ia mengajukan sebuah proposisi uji (testable hypothesis): 

"Inikah Tuhanku?" (Hāżā rabbī). Ini adalah aplikasi murni dari observasi fenomenologis yang tidak 

didasarkan pada asumsi yang diterima begitu saja (taken for granted). 



● Fase Deduksi Logis dan Falsifikasi (Ayat 76-78): Ketika setiap benda langit tersebut tenggelam 

atau menghilang dari cakrawala (afala), Ibrahim membatalkan proposisi awalnya dengan konklusi: 

"Aku tidak suka kepada yang tenggelam." Penolakan ini bukanlah ekspresi emosional, melainkan 

sebuah proses falsifikasi yang rasional. 

● Sintesis Argumen Kosmologis dan Transendensi Tuhan (Ayat 79): Kata afala (tenggelam) 

dalam kacamata ontologi mewakili sifat dasar materi yang fana: ia terikat dan tunduk pada hukum 

rotasi, mutasi, pergerakan, serta perubahan ruang dan waktu. Silogisme yang dibangun Ibrahim 

sangat ketat: Kausa Prima (Sang Pencipta) haruslah entitas yang absolut, independen, dan abadi. 

Segala sesuatu yang mengalami perubahan (fana/bergerak) secara logis bermakna ia digerakkan 

oleh entitas lain yang lebih superior. Oleh karena matahari, bulan, dan bintang terikat oleh hukum 

gerak kosmik, maka mereka secara ontologis cacat untuk menyandang status Tuhan; mereka 

hanyalah ciptaan belaka (Rahman, 1989; Al-Razi, 2000). 

Ini adalah rumusan paling fundamental dan paling awal dari The Cosmological Argument—sebuah 

lompatan intelektual raksasa dari fisika material menuju metafisika murni—yang melampaui dan 

mendahului konsep Unmoved Mover Aristoteles yang baru diformalkan secara filosofis lebih dari seribu 

tahun kemudian. 

4.3. Dialektika Reductio ad Absurdum dan Puncak Rasionalitas (QS. Al-Baqarah: 258) 

Kapasitas filosofis Ibrahim mencapai puncaknya ketika ia berdialektika dengan manifestasi tertinggi 

kekuasaan absolut manusia di bumi, yakni Raja Namrud (Nimrod). Perdebatan publik ini tidak sekadar 

memperlihatkan keberanian moral, tetapi memperlihatkan penguasaan mutlak Ibrahim atas teknik 

logika tingkat tinggi yang hari ini dalam literatur filsafat Barat dikenal sebagai reductio ad absurdum—

sebuah metode untuk mematahkan argumen lawan dengan cara menerima sementara premis lawan, 

lalu membawanya pada kesimpulan yang mustahil, kontradiktif, dan konyol secara logis. 

Namrud, dengan arogansi kekuasaannya, mengklaim otoritas ketuhanan di hadapan Ibrahim dengan 

premis: "Aku dapat menghidupkan dan mematikan." (Premis ini mengacu pada kekuasaan tiraninya yang 

mutlak atas nyawa rakyat, di mana ia bisa mengampuni atau mengeksekusi seseorang). 

Alih-alih terjebak pada debat semantik yang tak berujung mengenai definisi esensial 'hidup' dan 'mati', 

Ibrahim melakukan manuver taktis. Ia melontarkan serangan balik berupa silogisme makro-kosmologis 

yang tak terbantahkan: 

"Sesungguhnya Allah menerbitkan matahari dari timur, maka terbitkanlah ia dari barat." 

Ibrahim dengan brilian membenturkan klaim kekuasaan mikro Namrud (atas segelintir manusia) 

dengan hukum makro kosmos (keteraturan jagat raya). Teks Al-Qur'an dengan presisi mencatat dampak 

dari silogisme ini: "Fabuḥitallażī kafar" (Maka bingunglah/terdiamlah orang kafir itu). Namrud 

mengalami kelumpuhan logika (logical fallacy) secara total. Ini adalah demonstrasi paripurna dan bukti 

empiris bahwa tauhid rasional Ibrahim tidak diekspansi dan ditegakkan dengan instrumen pedang 

penaklukan, melainkan menang telak di arena perdebatan rasional dan keunggulan intelektual. 

4.4. Komparasi Ontologis dan Historis: Ibrahim vs. Tradisi Helenistik 

Untuk secara komprehensif mendekonstruksi klaim Eurosentrisme dalam sejarah filsafat, penelitian ini 



membenturkan pencapaian intelektual Ibrahim dengan para filsuf pra-Socrates (Ionia) dalam dua 

dimensi parameter: kronologis dan ontologis. 

1. Dimensi Kronologis (Timeline): Bukti-bukti historis dan arkeologis menempatkan periode 

kehidupan Ibrahim di Mesopotamia pada era Zaman Perunggu Pertengahan (sekitar 2000 SM). 

Praktik observasi empiris, pengujian silogistik, dan dialektika rasionalnya terjadi mendahului 

Thales dari Miletus (dianggap mulai aktif berfilsafat sekitar 600 SM) dengan selisih waktu yang 

sangat masif, yakni 1.400 tahun (Adamson, 2015). 

2. Dimensi Ontologis (Kedalaman Filsafat): Filsafat Yunani awal di era pra-Socrates sejatinya 

masih berkutat kuat pada kerangka materialisme imanen. Thales merumuskan bahwa prinsip 

dasar (arche) alam semesta adalah air, sementara Anaximenes berpendapat udara. Mereka 

membebaskan diri dari mitologi dewa-dewi Yunani, namun pikiran mereka belum mampu keluar 

dari kungkungan esensi kebendaan (alam materi) (Copleston, 1993, hlm. 31). Sebaliknya, 

metodologi rasionalitas Ibrahim telah berhasil menembus tabir materi. Ia menggunakan alam 

(melalui observasi empiris benda langit) semata-mata sebagai "tangga pijakan" untuk 

membuktikan eksistensi Dzat yang berada di luar jangkauan alam itu sendiri (Tuhan Yang 

Transenden, Wajib al-Wujud). 

Jika transisi dari mythos (penjelasan mistis/mitologi) ke logos (penjelasan berbasis akal budi dan 

keteraturan alam) adalah syarat mutlak, universal, dan final bagi penyematan gelar "Bapak Filsafat", 

maka status tersebut secara mutlak telah direbut oleh Ibrahim. Ia telah berhasil membongkar mitologi 

astral peradaban Babilonia dan meletakkan dasar metodologi logos monoteisme lebih dari 14 abad 

sebelum fajar peradaban filsafat Yunani menyingsing.



BAB V. KESIMPULAN DAN IMPLIKASI 

5.1. Kesimpulan Berdasarkan analisis multidisipliner yang secara komprehensif mensintesiskan 

tinjauan epistemologi filsafat, hermeneutika teks sakral lintas tradisi Abrahamik, serta rekam jejak 

arkeologis peradaban Mesopotamia kuno, penelitian ini bermuara pada satu kesimpulan fundamental 

yang tak terbantahkan: narasi sejarah awal mula filsafat dunia mendesak untuk segera direkonstruksi. 

 
Paradigma Eurosentris arus utama yang selama berabad-abad menobatkan para pemikir Ionia dari 

Yunani—seperti Thales dari Miletus (600 SM)—sebagai "Bapak Filsafat" terbukti memiliki kecacatan 

yang serius, baik secara kronologis maupun ontologis. Sekitar 1.400 tahun sebelum peradaban Yunani 

Kuno mulai meraba-raba prinsip dasar material (arche) alam semesta yang diyakini berasal dari air atau 

udara, Ibrahim (sekitar 2000 SM) di kota Ur, Mesopotamia, telah berhasil mengeksekusi metodologi 

kognitif dan rasionalitas tingkat tinggi yang secara substansial memenuhi seluruh prasyarat ketat dari 

definisi filsafat modern. 

+1 

 
Observasi empiris yang dilakukan Ibrahim terhadap fase terbit dan tenggelamnya bintang, bulan, dan 

matahari tidak dapat lagi dipandang sebagai sebuah kepolosan spiritual. Sebaliknya, tindakan tersebut 

adalah sebuah Eksperimen Pemikiran (Thought Experiment) yang murni didasarkan pada penerapan 

logika induktif-deduktif dan prinsip falsifikasi yang sangat ketat. Melalui observasi tersebut, Ibrahim 

berhasil merumuskan landasan awal bagi Argumen Kosmologis (The Cosmological Argument/First 

Cause) dengan membuktikan secara filosofis bahwa entitas yang tunduk pada ruang, waktu, dan 

kefanaan (afala) tidak memenuhi syarat ontologis untuk menyandang status sebagai Tuhan Yang 

Absolut. 

+2 

 
Lebih lanjut, manuver intelektualnya dalam mematahkan otoritas tiran absolut Raja Namrud 

menunjukkan penguasaan mutlak atas instrumen dialektika tingkat tinggi, yakni reductio ad absurdum. 

Hal ini mengonfirmasi fakta historis bahwa Ibrahim mendekonstruksi hegemoni teologi astral di 

zamannya bukan dengan ancaman pedang atau doktrin pasif, melainkan melalui keunggulan silogisme 

dan rasionalitas. Oleh karena itu, gelar Pionir Filsafat, Bapak Rasionalitas, dan Peletak Dasar 

Monoteisme Kritis secara historis, empiris, dan logis mutlak merupakan warisan intelektual Ibrahim. 

+2 

 
5.2. Implikasi Akademis dan Teologis Terobosan akademis (academic novelty) dari hasil studi ini 

membawa tiga implikasi makro yang berpotensi mengubah secara radikal lanskap pemikiran global dan 

kurikulum filsafat: 

 
1. Dekonstruksi Eurosentrisme dalam Genealogi Filsafat: Penelitian ini memberikan landasan 

ilmiah dan metodologis yang kokoh bagi para sarjana Timur dan intelektual Islam untuk 

menggugat hegemoni Barat dalam penulisan sejarah filsafat. Hal ini membuktikan bahwa fajar 

rasionalitas manusia sesungguhnya menyingsing di Timur Dekat (Mesopotamia), menggeser 



episentrum sejarah pemikiran dan kebangkitan logos dari Athena ke Ur. 

+1 

 

2. Reposisi Ontologis Islam dan Al-Qur'an: Temuan ini secara telak membantah stigma 

orientalisme klasik yang mereduksi Islam sebagai agama dogmatis yang memusuhi kebebasan 

akal. Sebaliknya, kesimpulan studi ini menegaskan bahwa fondasi dasar monoteisme Islam 

(Tauhid) dibangun secara inheren di atas struktur rasionalitas empiris, kebebasan berpikir, dan 

observasi saintifik yang diwariskan oleh bapak para nabi, Ibrahim. 

+1 

 

3. Sintesis Epistemologi Abrahamik Lintas Agama: Temuan riset ini menggeser titik temu 

diskursus antara Islam, Yudaisme, dan Kekristenan dari sekadar domain teologis-historis menuju 

ranah intelektual-filosofis yang lebih tinggi. Ketiga tradisi besar ini ternyata diikat oleh akar 

genealogis dari sosok moyang yang direkam oleh masing-masing teks sucinya sebagai pemikir 

paling rasional dan otonom di dunia kuno. 

+1 

 

5.3. Rekomendasi Penelitian Lanjutan Untuk lebih memperluas horizon keilmuan dan memperkuat 

fondasi argumen ini di masa depan, studi lanjutan sangat direkomendasikan untuk melakukan analisis 

filologi dan linguistik komparatif. Kajian yang membandingkan leksikon astronomis dan kognitif antara 

bahasa Akkadia/Sumeria kuno dengan akar kata dalam bahasa Ibrani (Biblical Hebrew) dan bahasa Arab 

(Qur'anic Arabic) akan memberikan basis pembuktian kebahasaan yang lebih komprehensif terhadap 

kerangka epistemologis yang digunakan oleh Ibrahim. 

+1 

 

DAFTAR PUSTAKA / REFERENCES 

Adamson, P. (2015). Philosophy in the Islamic world: A history of philosophy without any gaps (Vol. 3). 

Oxford University Press. 

+1 

 
Al-Razi, F. a.-D. (2000). Tafsir al-kabir (Mafatih al-ghayb). Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah. 

+1 

 
Black, J., & Green, A. (1992). Gods, demons and symbols of ancient Mesopotamia: An illustrated dictionary. 

British Museum Press. 

+1 

 
Copleston, F. (1993). A history of philosophy, volume 1: Greece and Rome. Image Books. 

+1 



 
Fakhry, M. (2004). A history of Islamic philosophy (3rd ed.). Columbia University Press. 

+1 

 
Gutas, D. (1998). Greek thought, Arabic culture: The Graeco-Arabic translation movement in Baghdad and 

early 'Abbasid society. Routledge. 

+1 

 
Kramer, S. N. (1956). History begins at Sumer: Thirty-nine firsts in recorded history. University of 

Pennsylvania Press. 

+1 

 
Levenson, J. D. (2012). Inheriting Abraham: The legacy of the patriarch in Judaism, Christianity, and Islam. 

Princeton University Press. 

+1 

 
Maimonides, M. (1963). The guide for the perplexed (S. Pines, Trans.). University of Chicago Press. 

(Original work published ca. 1190) . 

+1 

 
Peters, F. E. (2003). The children of Abraham: Judaism, Christianity, Islam. Princeton University Press. 

+1 

 
Rahman, F. (1989). Major themes of the Qur'an. Bibliotheca Islamica. 

+1 

 
Van De Mieroop, M. (2015). A history of the ancient Near East, ca. 3000-323 BC (3rd ed.). Wiley-

Blackwell. 

+1 

 
Woolley, C. L. (1938). Ur of the Chaldees: A record of seven years of excavation. Penguin Books. 

+1 

 


